
1 
 

 

 

 

Se commouvoir 
(ensemble au-delà d’une psychiatrie 
populaire) 
 

 

Résumé. 

Et si la souffrance n’était pas un problème de santé mentale ? Il est grand temps d’imaginer à nouveau nos 

relations aux souffrances des vivants et chercher des façons de s’y commouvoir. Des situations sont 

proposées pour tenter de sentir comment passer par les souffrances d’un autre, ou chercher à former des 

manières de vivre qui nous émeuvent peut-être différemment, mais conjointement. Pour découvrir ces 

manières de se commouvoir, on s’est offert des espaces d’apparition pour soutenir des exercices à accomplir 

ensemble : des espaces d’apparition psychophysique où psyché et corps physique se donnent parfois 

d’étranges formes pour vivre dans le monde, des espaces d’apparition éthique où l’autre entre en scène à 

l’endroit où des responsabilités sont à prendre, et des espaces d’apparition politique où les émotions 

viennent nous rejoindre, ou nous disjoindre, dans ce qui vient faire communauté. Ce qui apparaît n’est alors 

qu’une occasion, ou simplement un exercice, pour tenter de nouveaux modes de vie depuis ce qui nous 

émeut de la souffrance des autres. 

 

 

Par Olivier Croufer 

Olivier Croufer est animateur au Centre Franco Basaglia. Il a œuvré depuis des positions diverses, 

principalement au sein des Expériences du Cheval Bleu, au déploiement d’une psychiatrie démocratique dans le 

milieu de vie sur le territoire liégeois. À l’heure actuelle, c’est par le biais de l’éducation populaire qu’Olivier 

Croufer participe et fait vivre quelque chose de cet horizon citoyen dans ses dimensions politiques, 

culturelles, sensibles et cliniques. 

  



2 
 

« Elle a un problème de santé mentale » 

Et toi, tu dis, subrepticement, dans le cours d’un plein de vie : « Ce n’est pas bon pour ma santé 

mentale ».  

Finalement, ces formules m’essoufflent. J’ai le sentiment de tomber dans un silence sombre et 

opaque.  

 J’entends pourtant bien l’intérêt de la formule que tu prononces : « Ce n’est pas bon pour ma santé 

mentale ». Tu indiques ce qui, pour l’heure, est ta limite dans le supportable : « ça suffit ! ». Et l’enchaînement 

logique, spontané, que nous avons tendance à faire, moi aussi, est d’imaginer ce qui pourrait conforter ta 

santé mentale. D’habitude, vu la lourdeur caillouteuse du climat où tu dis tes mots, on cherchera des 

réponses concrètes, des possibilités plus ou moins réalistes pour que tu ailles vers un mieux-être. C’est dans 

cet enchaînement logique et d’un naturel bienfaisant que, finalement, à la longue, je me suis mis à étouffer 

comme si de longues histoires du vivant installées où nous habitions tombaient dans un silence empressé. 

 À mon tour, j’ai cherché une phrase, une formule qui relancerait mon désir d’être vivant qui ne 

refoulerait pas ce qui est pourtant insupportable ou indésirable. Cette phrase, j’ai eu besoin de la formuler 

en utilisant un « je ». Ce « je » est le lac dans le cours des rivières. Il est la retenue du temps passé, durant 

quatre décennies de la fin du siècle passé et de ce siècle, ce temps à être dans des expériences collectives 

avec des personnes marquées de psychiatrie. Ces expériences ont toujours été celles du quotidien, c’est-à-

dire de nos rapports, au jour le jour, au morceau partiel de la terre que nous habitons ensemble. Ce temps 

s’est déroulé en ville, une ville où j’habite, avec son port industriel et de plaisance, ses cafés près de chez soi, 

ses boulangeries de pâtisseries arabes et ses enseignes de vêtements internationaux. Il prolonge le temps, 

plus long encore, celui qui s’installe de la mémoire de ma mère, qui était assistante sociale en psychiatrie, et 

de mon père, psychiatre, et tous deux psychanalystes, qui m’ont sans cesse invité à franchir le fossé qui 

sépare les conditions économiques et culturelles très confortables où j’ai été éduqué pour faire le pas et 

découvrir auprès des autres des conjonctures plus dures où j’aurais à chercher ma part de responsabilité et 

un plaisir conjoint à être et à parler. Ce temps de la constitution de soi est aussi nourri de l’expérience 

personnelle, très intime, qui naît de l’amitié. De la retenue mémorielle où je récolte aujourd’hui ces histoires, 

je peux affirmer sans réserve que la présence à mes côtés de la souffrance existentielle psychiatrisée de ces 

amis a transformé de façon subtile et radicale ma façon d’aimer les autres et le monde où nous vivons. 

 Cette phrase qui fait écho à « ce n’est pas bon pour ma santé mentale » et qui émerge du lac de ces 

expériences, elle a surgi dans une forme qui se refuse toute certitude donnée d’avance : « Et si la souffrance 

n’était pas un problème de santé mentale ? ». 

La forme interrogative et hypothétique (« Et si…) s’est imposée inéluctablement. Depuis ces 

expériences de rapports diversifiés aux souffrances existentielles psychiatrisées, ne sommes-nous pas sans 

cesse en train d’interroger le confinement étouffant qu’il y a à les mettre sous le jour de la santé mentale ? 

N’y a-t-il pas quelque chose de cette question qui se vit et s’exprime depuis ces expériences ? Quoi : là ou 

là, d’emblée une affaire d’habitat, d’un logement qu’on n’a pas, de garni triste, d’appartement vide, de tasse 

de café restée sale sur la table depuis des semaines, d’odeur suave des draps inondés de la sueur des mois 

traînants, une histoire de voisins qui se disputent chaque soir derrière la paroi. Ailleurs, c’est la chambre d’un 

fils esseulé sur son matelas allongé sur le sol, le lever vers la cuisine familiale si compliqué, presque 

impossible.  

 Une autre fois, c’est une affaire quotidienne d’argent, celui qu’on n’a pas, qu’on n’a plus, qu’on 

rembourse, cet argent, signe lugubre d’une histoire sociale qu’on ne racontera plus, de bulletins où ne figurait 

même plus l’encourageant « effort à poursuivre » tant la situation était désespérée, une histoire de C4 



3 
 

inévitables, ceux qu’on a reçus, et de portes qu’on a claquées, ou même pas : l’employé disparu l’air de rien, 

perdu, vanné. 

 Ces événements, ces circonstances, ces émotions, ces odeurs, pris au ras des pâquerettes, qui peut 

prétendre les arracher de terre et les déposer dans le panier de la santé mentale sans les abîmer ? Sans les 

déterrer du milieu qui les rendait vivants ? « Et si la souffrance n’était pas un problème de santé mentale ? » 

exprime une tentative d’atterrissage. Comme si revenir à même le sol de ces expériences pouvait permettre 

de renouveler du vivant. 

 Cet atterrissage, je l’envisage à partir d’un point d’appui : la souffrance. Ou, disons, un point de 

passage : la vie d’une personne psychiatrisée, la vie d’une personne avec un problème de santé mentale, passe 

par de la souffrance. C’est le point d’atterrissage. Et de passage : qui permet de laisser circuler les nutriments, 

les événements, l’oxygène et les habitacles, l’argent et les glissements qui conduisent la vie. 

 Une formule plus ancienne où la souffrance est point de passage fut longtemps le mantra des 

expériences que nous développons dans la ville. Cette formule est scellée dans un texte de 1986. Ces 

expériences urbaines étaient à leurs débuts, à la différence de ce qui se vivait pour l’auteur du texte : Franco 

Rotelli, psychiatre, directeur des services de Santé mentale de Trieste, une ville du Nord de l’Italie, distante 

de plus de 800 kilomètres de Liège. Dans ce texte intitulé L’institution en invention, il indiquait l’endroit où 

renouveler la psychiatrie : « l’existence-souffrance d’un corps en rapport avec le corps social ». Être auprès 

de l’existence-souffrance permettrait un contact presque miraculeux où disparaîtraient dans une fumée 

évanescente les « appareils scientifiques, législatifs et administratifs, des codes de référence culturelle et des 

rapports de pouvoir structurés autour d’un objet précis (…) : “la maladie”, à laquelle se surajoutait, à l’hôpital 

psychiatrique, la “dangerosité” ». Autrement dit, éventer l’institution et en revenir à la vie, là où tout n’est 

pas dit sur elle par la science, la justice actuelle, la culture de tout le monde, et être curieux d’une vie, de ce 

qui y passe d’amour, de violence, de cafés partagés et de photos traînant sur la commode de bord de lit. 

Évidemment, les miracles ne s’accomplissent pas souvent. Dieu est parcimonieux. Atterrir sur 

l’existence-souffrance nécessite un terrain, y ramener un chat, un petit chauffage et une voisine, de l’ombre 

et un enfant, une assistante sociale et une caresse. C’est du boulot ! On n’est jamais sûr de la stabilité des 

éléments. Ça demande d’affronter nos peurs d’y être avec tout ça. Qui sait si, tout de même, ce ne serait pas 

dangereux ? 

La perspective du je de cette écriture se veut rassurante et confiante. Depuis la souffrance, il est 

possible de mettre en mouvement ce qui nous fait vivre, d’y penser quelque chose ensemble, d’être dans des 

émancipations personnelles et collectives. C’est beau. 

Passer par des émouvoirs 

Atterrir avec la souffrance, c’est d’abord, me semble-t-il, lui donner une granularité qui lui ôte sa 

masse. La souffrance est un conglomérat compact. Selon les terrains, elle aura la forme d’une rage, d’une 

tristesse, d’une colère, d’un enthousiasme suivant l’abattement, d’un épuisement confus ou nostalgique, 

d’une fulgurance amoureuse ou d’une anesthésie existentielle. La souffrance ne pousse pas partout de la 

même façon. Lui rendre son élan vital, c’est donner un nom à sa forme précise et la planter sur un sol 

spécifique. On peut alors bâtir l’espoir que ceux qui cohabitent alentour l’associeront dans d’autres 

émotions. 

Dans un texte que j’ai écrit conjointement à celui-ci, S’émouvoir1, j’avais envisagé l’émotion comme 

un émouvoir : un mouvoir, c’est-à-dire un mouvement du sentir et de l’être au monde et avec les autres. 

Une émotion n’est jamais vraiment immobile, elle est sans cesse un intermédiaire, une façon sensible de se 

mettre dans les flux et les tensions du monde. Et j’avais, à titre d’exemple, proposé à partir de trois émotions 



4 
 

— la nostalgie, l’enthousiasme, la honte — en quoi elles pouvaient mettre en mouvement une souffrance 

existentielle prise dans la psychiatrie ou la santé mentale et permettre, éventuellement, des voies 

d’émancipation. L’exercice ne visait rien de bien différent que d’ouvrir la possibilité de faire vivre une 

émotion qui est souffrance en tant que puissance mobilisatrice d’émancipations. L’exercice avait la légèreté 

d’un vent de liberté  

 Il peut néanmoins manquer un guide qui tempère la solitude et l’incertitude d’un exercice qui serait 

chaque fois à inventer. Plutôt qu’un guide qui pourrait induire une aliénation à un outil ou un gourou, la 

notion d’équipement semble sans doute plus à propos. Disons, un équipement partiel, accessoire, qui puisse 

servir à rencontrer les dynamiques émotives, un savoir d’usage, à utiliser pour rencontrer la réalité, le terrain, 

une version de la réalité, du terrain pour être exact, et qui serait toujours un savoir à prendre avec des 

pincettes. Pour qui n’est pas habitué à ces équipements et aux savoirs des métiers qui s’en revêtent, le terrain 

est alors découvert tout autrement. La joie qui naît de la surprise de cette apparition est aussi celle qui se 

trame d’un savoir qui devient partagé : on sent, on voit, on découvre quelque chose ensemble.  

Je propose trois espaces d’apparition : des espaces où des émouvoirs deviennent partagés sur un 

terrain particulier où nous sommes plusieurs à habiter. Des espaces d’apparition de comouvoirs, de co-

s’émouvoir, pourrait-on dire. Ces espaces sont, somme toute, assez classiques, sauf qu’ils ne viennent pas 

nécessairement à l’esprit quand il s’agit d’émotions. Donc, un espace d’apparition psychophysique (j’ai choisi un 

terme qui tente de restituer les dynamiques conjointes de la psyché et du physique dans l’émotion), un espace 

d’apparition éthique (où l’autre entre en scène plus clairement à l’endroit où des responsabilités sont à prendre) 

et un espace d’apparition politique (où les émotions viennent nous rejoindre, ou nous disjoindre, dans ce qui 

vient faire communauté). 

Des espaces d’apparition éthique 

L’endroit éthique surgit, presque, avec évidence. Pas seulement auprès des philosophes qui pensent 

l’éthique, ce que ça veut dire, mais finalement dans le quotidien : qui d’entre nous ne se demande pas ce qu’il 

aurait à faire (ou ne pas faire), à comprendre, à dire (ou ne pas dire) à l’égard d’un parent, une collègue, un 

camarade ou une amie qui manifeste sa souffrance ? S’interroger, ne fût-ce que subrepticement, sur la 

responsabilité à y être d’une certaine façon, c’est toujours ouvrir un espace éthique. 

Le philosophe Paul Ricoeur (1913-2005) pose assez clairement ce qui vient faire apparaître la scène 

éthique à l’endroit de la souffrance2. Il décrit la souffrance comme un affect qui vient altérer la capacité 

psychique. Lorsque des capacités vitales sont attaquées, affaiblies, étouffées, la souffrance se sent. Elle se 

sent dans un « je suis incapable de… » où ces capacités ébranlées concernent un ressort majeur à la vie : 

incapable de pouvoir dire, incapable de pouvoir faire, incapable de pouvoir (se) raconter, incapable de 

pouvoir s’estimer soi-même. Paul Ricoeur plante le cœur du souffrir sur le terrain de la diminution de ces 

puissances majeures. La souffrance s’exprime dans une impuissance à dire, alors : la triste lancinance du 

silence, le cri auquel on ne peut que rester sourd, la plainte sempiternelle et ennuyeuse. La souffrance 

s’exprime dans une impuissance à faire, alors : on en pâtit, on est passif, on se morfond. La souffrance 

s’exprime dans une impuissance à (se) raconter, à s’estimer soi-même. La déclinaison de ces impuissances 

tombe comme la pluie dans le paysage : ça donne toujours des émotions différentes, selon l’intensité de la 

pluie, le coin de rue ou la colline où l’on se situe, et aussi selon sa propre humeur du moment. Paul Ricoeur 

le dit à sa façon : la sensibilité au fragile est le moment qui appelle une éthique, la responsabilité pour l’autre 

émerge quand je suis sensible à sa vulnérabilité. Il insiste sur l’importance de l’expérience du sensible, d’être 

humainement affecté pour faire naître des principes éthiques. « C’est enveloppé d’un sentiment que nous 

découvrons ce principe, un sentiment par lequel nous sommes affectés, atteints, au niveau d’une humeur 

fondamentale où nous nous tenons tout d’abord. Nous nous sentons requis, enjoints par le fragile, (…) 



5 
 

enjoints de faire quelque chose pour… (…)3 »  Humeur fondamentale ! Mais le réel nous ramène sans cesse 

les pieds sur terre : je ne suis pas toujours de cette humeur-là. 

C’est bien en ce sens qu’il s’agit d’un espace d’apparition : apparition de soi, de sa propre sensibilité, 

de sa propre humeur du moment, dans son rapport, pas toujours si clair, bizarrement crispé ou impuissant, 

ou impossible à ce qui s’exprime de la souffrance d’un autre. Que laisser vivre de ce rapport ? Comment y 

être ? Qu’y faire, parfois ? Avec qui d’autre ? Sur quels terrains ? Avec quelles institutions ? C’est ça l’éthique : 

faire surgir, renouveler, raviver la distribution des responsabilités des uns et des autres — la sienne aussi — 

à l’occasion de la sensibilité à la vie d’un autre.  

Des espaces d’apparition du politique 

Qui peut prétendre que l’éthique s’exprime dans un rapport juste interpersonnel ? Les retombées 

de la souffrance sur le terrain des existences éclaboussent à différents endroits, elles ruissellent sur le toit 

des institutions, devant la porte de la voisine, débordent dans la chambre conjugale et le bureau de l’assistante 

sociale. Ça déborde dans le politique. 

Je prends politique du côté de ce qui ne va pas de soi des existences — et des instabilités du monde 

— et qui nous invite à recomposer — ou non — la démocratie de ce qui nous fait vivre ensemble. Les 

souffrances psychiatrisables nous font toujours basculer dans du politique. Peut-être, précisément, car elles 

sont psychiatrisables, qu’elles sont basculables dans la santé mentale, dans l’institution de la santé mentale 

portée dans le quotidien par les conduites, rites et organisations où s’expriment les imaginaires du normal et 

de l’honorable en santé mentale. Du coup, en bout de course, après l’épuisement au travail, les lasagnes du 

Lidl à 1,99 €, le diabète et la garde alternée, il arrive qu’il reste non pas la présence des amis, l’entrain des 

collègues et l’atelier textile ou la marche solitaire, mais le psychiatre, le psychotrope, le médecin-conseil, le 

parcours d’insertion sociale et l’éducateur, l’hôpital psychiatrique, la prison et le centre de réadaptation 

fonctionnelle. Le politique n’est pas une œuvre immuable de Dieu. Il apparaît. Il apparaît quand des 

souffrances sont distribuées, reportées, repoussées vers des établissements dédiés, c’est-à-dire vers des 

dispositifs qui traitent à part des souffrances qui ne parviennent plus à s’élaborer solidairement dans 

l’ordinaire disponible. Autrement dit, vers des expériences ségrégatives qui indiquent qu’une démocratie est 

à faire encore. 

Des espaces d’apparition psychophysique 

C’est l’espace qui m’a fait le plus hésiter quant à sa nomination4. J’aurais pu dissocier espace 

psychique et espace corporel. Spontanément, culturellement, on hérite de l’histoire philosophique et morale 

de l’Occident sur cette séparation. Néanmoins, l’expérience de l’émotion rassemble intensément ces deux 

espaces dissociés. Qui peut prétendre qu’un plaisir, une tristesse, une colère, un enthousiasme, une honte 

ne se déroulent à la fois à l’endroit de la psyché et à l’endroit du corps. Joindre esprit et corps permet de 

rejoindre le réel de l’expérience, en les mettant sur un plan à double face qui fend les hiérarchies morales et 

culturelles de l’un sur l’autre. Je prends le terme physique comme cette matérialité corporelle qui s’invente 

dans le mouvement émotionnel qui est, en même temps, celui de la psyché. Physique est pris dans le sens 

originel de phusis de donner naissance à des formes matérielles, en tant que processus de génération 

corporelle. Le psychophysique vient dès lors prolonger l’intimité dans le monde par les manières de s’y 

mouvoir physiquement et psychiquement. 

 

Ces trois espaces d’apparition possibles n’apparaissent pas comme par magie. Ils apparaissent dans 

des expériences où est convoquée une émotion particulière qui embarrasse les manières de s’émouvoir. La 

suite du texte est à prendre comme des exercices. J’en propose trois, il pourrait y en avoir tant d’autres. Je 



6 
 

les ai intitulés passer, former, se soulever. À chaque fois, je fais atterrir la souffrance sur un terrain précis et j’ai 

souvent convoqué des souffrances psychiatrisées, celles que d’habitude on reléguerait à la psychiatrie ou aux 

institutions de la santé mentale. Les trois espaces d’apparition servent à stimuler l’exercice à s’y émouvoir 

ensemble.  



7 
 

Passer 
Chercher, se donner une formule légère qui puisse non pas guider, indiquer comment faire, mais 

plus humblement inviter, allonger le dessin des mouvements possibles dans l’émotion d’un autre. Non, pas 

même une formule, mais un verbe, modestement un verbe, qui permettrait de passer par l’émotion d’un 

autre. Passer ? Oui, passer est peut-être finalement ce verbe, passer indique un allant, un mouvement, un 

geste qui ne peut jamais être une généralité, on passe toujours par des circonstances particulières, un terrain 

vivant inédit, celui-là. Passer par l’émotion d’un autre témoigne probablement d’une éthique, c’est en tout 

cas à considérer : une saisie délicate et transitoire de responsabilité — être présent — sans se harceler 

nécessairement de réflexions rationnelles sur ce qu’il serait juste, injuste de faire, de dire, et tout le déballage 

mental qui s’y conjoint, mais, tout de même, se tenir là, quelque peu, en passant. Passer, sans s’accabler, en 

se délestant de toute volonté de prendre, voler, empêcher l’émotion d’un autre, son mouvement, sa chute, 

sa fixation, sa pente ou son esclandre. Passer : quelque chose comme cela. C’est à chercher. 

Chercher où ? 

Des souffrances psychiatrisables, on peut retenir qu’elles créent un abîme. Une distance indéniable, 

intensive s’installe entre les personnes qui restent néanmoins conjointes. Il n’est plus possible de tenir 

ensemble avec cette tristesse lancinante, ces reflux permanents de désespoir ou ces sursauts d’exaltations 

démesurées, inappropriées, irréalistes en fait. D’un point de vue dynamique, le psychiatrisable et la délégation 

à l’institution de santé mentale naissent d’une distanciation : être là, ensemble, dans ces mouvements 

émotionnels, ça nous déchire, ça nous insupporte, ça nous sépare. Et le lieu de cette distanciation est 

toujours un lieu au sens premier du mot, un endroit précis du monde : avec des collègues de travail (elle ne 

fait plus son boulot), dans une famille (elle n’est plus avec nous à table), dans la rue (il nuit à la paix de 

l’espace public), même pour une amitié, ça devient lourd. Même avec de la bonne volonté, une persistance 

éthique, une endurance affective, cela devient trop compliqué d’y être, de comprendre, de supporter, 

d’éprouver une sympathie, la sympathie devient de plus en plus lointaine. Or c’est précisément de cette 

distanciation où disparaît la sympathie, ou d’une proximité où prévaut de l’antipathie que naît l’idée concrète 

d’une relégation vers des institutions dédiées aux améliorations de santé mentale. Quoiqu’il puisse en être 

autrement… Bien que ça n’aille pas nécessairement de soi… Et c’est dans cette hésitation que naît la bulle 

d’air d’une psychiatrie populaire jaillie d’un fond sombre et englué à la surface de l’eau : peut-être est-il quand 

même possible de maintenir ouverte la scène où l’autre présente ses émotions, de s’en approcher malgré la 

distance ou l’antipathie qui s’y installe (affaire éthique) ? Peut-être est-il quand même possible de ramener 

ce qui se relègue dans la marge dans un espace démocratique commun (affaire politique) ? 

Dans l’humeur d’une vapeur poreuse 

Passer par l’émotion turbulente d’un autre, c’est passer dans ce réel de la distanciation ou de 

l’antipathie, dans ce réel paradoxal où existe aussi, tout autant, ou dans une certaine mesure, une sorte de 

souhait compliqué de rester en connivence, ou en considération, une sorte de respect ambigu et 

d’attachement boiteux. C’est flou. Être là dans un certain flou, une vapeur, ni tout à fait nauséeuse, ni 

vraiment parfumée, ou les deux en même temps. Thymos — plus tard dans l’histoire de la langue : thymique 

et humeur — désignait cette consistance flottante et déliée : un « souffle » et un « liquide5 ». Le thymos que 

les traducteurs du grec ancien nomment par « âme », « principe de vie », « désir », « cœur »…, mais aussi 

« colère6 » désigne précisément le siège des émotions. Le thymos était un fluide qui pouvait prendre, par 

exemple, la forme d’une vapeur, soufflée par les yeux, en certaines circonstances de tristesse ou de colère. 

Le thymos faisait de la psyché « une chose fluide capable de s’écouler, de s’échapper de nous par l’entremise 

du sang, du sperme, de la sueur ou des larmes7. »  Une sorte de psychophysique où les matières corporelles 

poussaient, créaient des formes fluides de passage, se glissaient dans de nouvelles compositions de rapports 



8 
 

physiques, relationnels, affectifs où le monde, l’extérieur, les circonstances devenaient sensibles 

différemment, mais dans une porosité entre corps, psyché, monde et milieu assez brumeuse. 

On a sans doute trop vite fait aujourd’hui de ne pas supporter ces brumes. On y décèle des absences 

de vérité, comme si la vérité devait s’accomplir dans un rapport clair, ferme, univoque et certain avec le réel 

qui pourtant resurgit toujours par des bouts par lesquels on ne l’attendait pas, des dissonances et des 

excédents qui viennent sans cesse dire le vrai différemment, nous faire vivre le vrai de façon instable, 

déséquilibrante ou hésitante. Aujourd’hui, on décèle dans ces brumes émotionnelles des absences de vérité 

ou des emportements irrationnels conduisant à des erreurs d’appréciation, ou de jugement, comme si le vrai 

du vivant ne pouvait découler que d’une lumière purifiée par la raison. Alors, aujourd’hui, on cherchera à 

endiguer ces débordements fallacieux et trompeurs par des paroles plus réalistes — revenons les pieds sur 

terre —, non seulement des paroles, mais des discours, de véritables mises en forme de la parole sociale 

visant à réduire les trop larges écarts et les trop-pleins de turbulences qui naissent du réel et qui s’expriment 

avec évidence dans le surgissement brouillon et perturbant des émotions. Ça peut marcher : ça permet de 

rassembler autour d’une réalité une, une pour tout le monde, ce qui n’est pas rien pour faire tenir ensemble 

une petite société. Mais c’est aussi en ce lieu du vivant où l’émotion ne se laisse pas faire, où elle embrouille, 

où, depuis le réel, elle vient faire vivre une différence atypique dans la façon de sentir et vivre le social 

qu’arrive la psychiatrie et de façon plus envahissante la santé mentale. 

Car la santé mentale arrive comme une alerte dans l’émotion, la santé mentale alerte, elle inquiète. 

Les vapeurs psychiques d’une vitesse colérique, d’une allégresse brûlante, d’une immobilité mélancolique 

soufflent non pas le charme d’un monde à naître, mais sont l’indice manifeste, paradoxalement assez clair, 

d’un malaise de santé mentale et, quand la turbulence atteint une opacité qui en appelle à d’autant plus de 

clarification, ces émouvants trublions suscitent l’appel à une catégorie, à une opération catégorielle de 

luminosité, allons un pas plus loin, parlons de symptôme, et, tant qu’à faire, peut-être le symptôme d’une 

pathologie. Et la personne ainsi incriminée — il s’agit bien d’une opération de jugement — sent souvent le 

déshonneur et l’exercice qui lui reste à faire pour se remettre d’aplomb dans la réalité sociale, pour autant 

qu’elle éprouve ce chemin comme réellement imaginable. Allez ! Si tu ne vois pas ce chemin, on t’y conduira. 

Les tracteurs sont déjà là, ils connaissent la route des labours. 

Comme une caresse  

Passer serait d’un autre style : un geste léger comme un vent qui traverserait la brume. Ce geste 

pourrait être imaginé du côté de la caresse, j’hésite à donner un exemple trop précis afin de laisser place à 

cette légèreté qui laisse à l’imagination sa liberté. Je propose la caresse comme possibilité imaginante, la 

caresse vient effleurer un corps. C’est toujours d’un corps qu’une émotion prend sa granularité physique et 

langagière. La caresse survole, glisse et touche en se dérobant à toute saisie, à toute meurtrissure, à tout 

tranchant, à toute emprise (d’un jugement). La caresse : « ni saisie, ni capture : seulement un tact, un 

effleurement, une légèreté ou suavité qui maintiennent autrui dans sa distance (…) et dans sa liberté de 

mouvement. La caresse est donc un mouvement qui laisse à l’autre le loisir du sien : c’est un émouvoir 

réciproque où l’autre est libre de se mouvoir où il veut8. » 

Seulement un tact ou un contact, puisque — très précisément, très subtilement — c’est ce parfum 

affectif qu’il s’agit d’enfiler quand la relation se fracture et que la distanciation s’amplifie : s’approcher dans 

cette distance, s’émouvoir d’une sympathie dans la faille d’une antipathie. Chercher le tact et le contact pour 

passer dans le vif d’une fracture où l’émoi a disjoint le cours de soi et le cours des autres, le cours normal de 

soi et des autres. Chercher à passer par l’angoisse et l’extase de Madeleine9, racontée par le psychiatre Pierre 

Janet (1859-1947) dans un journal où il a consigné sa relation à sa patiente entre 1896 et 1925, une patiente 

« fracturée dans l’élan de sa propre passion10 » : « Son délire de religieuse, son attitude, sa marche sur la 

pointe des pieds, les stigmates du Christ qu’elle a présenté aux pieds et aux mains à plusieurs reprises, et 



9 
 

surtout les sentiments violents qu’elle éprouvait dans des crises d’angoisse et des crises d’extase11 ». 

L’émotion s’exprime comme fracture de soi et comme fracture de nos relations, alors il s’agit de passer dans 

le délire, la violence et les stigmates, trouver le geste ou peut-être tout simplement l’attitude en tant qu’ils 

expriment une façon de s’émouvoir, d’y être avec tact, par effleurement. Dans la densité de ce bazar de 

Madeleine ? Oui. Très difficile, en effet. Très compliqué, très éprouvant de maintenir une scène éthique où 

l’autre, Madeleine, nous balance le charme d’une corporéité fracassée et avec laquelle nous aurions à être 

présent. C’est pour cela que passer et son sortilège de modalités — tact, contact, effleurement, caresse, vent 

— demeurent indispensables : ces mouvements d’être-avec sont ceux qui sont possibles, ils sont ceux qu’on 

peut tenter sans abîmer ou sans s’abîmer d’une violence, ils sont ceux que tout un chacun a la capacité 

d’inventer. Il n’y a pas besoin d’être Pierre Janet ou psychiatre pour cela. Comment être avec Didier ? dit 

Anne Vervier de passage dans une de nos expériences urbaines pour psychiatrisés. « Les minutes passent et 

l’homme me parle, se répète (tabac, argent, cancer), il veut aussi me montrer sa cicatrice à la jambe. Et moi, 

je ne sais pas ce que je fais là, avec lui !12 ». « Tu n’as pas trois euros ? », répète Didier inlassablement, donc 

de façon embarrassante pour celle à qui s’adresse cette question, disons plutôt cette plainte de mendiant, 

pour autant que ce soit vraiment une demande de mendiant, peut-être une proposition à jouer, ou tout autre 

chose, en fait. « Face à Didier, je ne sais pas quel rôle jouer, je ne sais pas quelle Anne être13 », dit-elle. Rôle ? 

« Rôle » est quand même un bien grand mot, une solidification existentielle, car il ne s’agit que d’effleurer la 

boucle trop répétitive d’une demande, d’une inquiétude. Ça me fait penser que le tact d’un contact, d’un 

émouvoir est finalement ce qui s’oublie quand les institutions se forment par des rôles, des fonctions, des 

prescriptions et des programmes et qui, pourtant, pourrait ne jamais s’oublier si à chaque coup, du moins 

presque à chaque coup, disons le plus souvent possible, la nébulosité du mouvement d’une émotion, sa 

violence ou sa lenteur, ou son sucré ravageur restaient un instant une brume, un fluide, un charme occulte 

qui n’impliquent rien d’autre qu’une sensibilité, une façon délicate de s’y tenir. 

Là est probablement ce qui pourrait être la fonction première, ou plutôt primordiale d’une 

psychiatrie ou d’une affaire institutionnalisée de la santé mentale, l’incidence qu’on relance sans cesse, 

comme les dés jetés alors que la partie semblait finie : 

proposer des expériences qui permettent 

de passer 

avec tact  

dans la porosité d’un mouvement émotionnel, 

s’y approcher 

malgré la distanciation ou l’antipathie que ce mouvement opère 

d’y passer comme une caresse. 

Sur ce plan primordial, le frémissement en retour de l’autre, devient le signe indicible de ce qui 

pourrait peut-être convenir. On verra dans quels devenirs cela pourrait nous mettre. C’est presque une tout 

autre question. 

Et sur un autre plan, un plan institutionnel, ou un plan d’organisation, ce serait en même temps 

encaisser le coup de ce que l’institution rate, oublie, maltraite aussi, pour relancer dans son institution, ou 

depuis son institution à différents endroits de notre présence au monde, la faculté de ces effleurements 

passants. 

  



10 
 

Former 
Nous sommes avec des souffrances intensifiées. Quelle naïveté que d’imaginer simplement passer ! 

Une naïveté est-elle d’ailleurs seulement possible ? Il peut exister en passant une simplicité et même une 

candeur du tact et du contact, sous cet aspect l’être-avec-en-passant peut être naïf, s’exprimer dans un élan 

de confiance et de sincérité, mais en vrai, au vu des failles où les souffrances existentielles ont entamé les 

relations, ça passe si peu, ou presque plus de tout. En effet, ce qu’on vit : la faille, le vide déchiré au milieu 

des parois de caillasse de la relation. Heureusement qu’on tente quand même, qu’une éthique persiste, qu’un 

désir de s’attacher légèrement à la présence de l’autre persiste. Ce serait même une légère politique, s’attacher 

un peu à ce qui file à la marge. 

Ce qui s’émeut dans la faille du rapport 

 Ce n’est pas tout à fait juste de dire que quelque chose s’est formé : la faille. Cette image d’un vide 

entre deux parois en vis-à-vis illusionne le regard alors qu’à cet endroit tourbillonnent le malaise d’une 

proximité et l’antipathie d’une distance, ou tout l’inverse, dans un mouvement où s’embrument les manières 

d’y être et d’y faire. Le vide est plein. La relation au milieu de la faille s’obstrue d’une drôle d’émotion, 

embarrassante, envahissante parfois, ou haineuse, décourageante, stimulante aussi ou même étincelante, et 

parfois, il est vrai, presque plus rien. Peut-être est-il plus juste de dire que nous traversons quelque chose 

d’informe, ou dont la forme n’est pas clairement donnée, et si nous restons sur la verticale des émotions, il 

y a bien quelque chose, peut-être même beaucoup de choses. Finalement, ça nous donne un plan où nous 

sommes présents. 

Informe ? 

Non façonné. Qui n’a pas de forme déterminée, ni sur le plan intelligible — ça ne se comprend pas 

bien — ni sur le plan sensible — ce n’est pas si facile de rallier les mouvements émotionnels. C’est incertain. 

C’est d’ailleurs pour cela que, pour tout un chacun, c’est difficile d’y être, car c’est y être dans le flou de ce 

qu’on peut comprendre et sentir des mouvements d’une souffrance. Dans la tentative de faire vivre une 

sensibilité, une compréhension et un agir quelque peu populaire, c’est-à-dire forgé de différentes 

perspectives dans une population très diverse, cet informe incertain est ce qui convoque, interloque ou 

choque, mais qui, du même coup, est susceptible de nous mettre au travail ensemble. Ça vaut dès lors le 

coup de tenter de rester quelque temps dans cette réalité, on pourrait même dire d’atterrir dans cette réalité. 

Se retenir de la santé mentale : les souffrances sont d’abord informes 

Les souffrances existentielles acheminées vers la psychiatrie et la santé mentale sont, d’abord, 

informes. C’est peut-être une formule à retenir. On pourrait tenter l’expérience de ce que cela amènerait de 

nous faire atterrir les uns et les autres de cette curieuse façon, pleine d’hésitations, en résistant à un surplomb, 

une opinion cimentaire tombant d’aplomb sur la souffrance et les flottements du réel. En même temps, ce 

serait tenter l’expérience de résister à une relégation vers ceux qui auraient un savoir plus thématique en 

santé mentale, peut-être tout à fait légitime, mais qui, occasionnant des retraits des uns et des autres, 

deviendrait le genre de savoir qui domine.  

Certes, aujourd’hui — c’est une ligne majeure de la culture contemporaine — quasiment toutes les 

souffrances existentielles peuvent être mises en forme sous le jour de ce qui forme une santé mentale et de 

ce qui se distille dans les écarts incessants pour y parvenir. Mais du point de vue de l’expérience, du réel des 

vacillements émotionnels et existentiels de l’expérience, ces souffrances brouillent les manières d’être, et 

d’être en santé mentale. Au point que tout compte fait, à y bien sentir, ce n’est finalement pas tant de la 

santé mentale, déjà pas tant que ça « mentale » puisque ce qui arrive se façonne dans le corps, ses dynamiques 



11 
 

physiques et ses sensibilités corporelles au monde, et pas tant que ça « santé » non plus, à moins de ranger 

sous « santé », la haine d’un père qui nous a violées, la honte d’avoir été humilié à l’école, le déluge à mener 

seule et sans le sou l’éducation de ses deux gosses ou l’effondrement d’avoir été mis sur une voie de garage 

dans son boulot. À tout mettre sous la forme de la santé mentale, on se prive de la subtile richesse des plans 

qui permettent de comprendre et de se mettre en mouvement par le social, l’amical, le politique, 

l’émancipation, le vivant, l’éducation, le familial, le commerce, le musical ou le local ; on s’appauvrit de la 

culture et des terrains des autres. 

 Dans les souffrances existentielles intensifiées, les forces qui s’y conjoignent donnent parfois forme 

à des modes d’existence très singuliers, bizarres, curieux. Il s’y exprime comme un trouble, des forces et des 

mouvements qui, paradoxalement, ne se laissent pas mettre en forme, ni sur un mode plus clair, ni sur un 

mode plus joyeux14. Dans ces modes d’existence, on est sensible à une forme où parfois on n’y comprend 

même pas un peu quelque chose. C’est souvent là qu’arrivent de façon plus décisive les pouvoirs 

psychiatriques : si, si, c’est un trouble, suit une nomination, la dernière version du D.S.M., la référence 

internationale pour le diagnostic des troubles mentaux en recense plusieurs centaines. On obtient alors une 

option de mise en forme. Mais c’est une option qui dit vite ce qu’il en est, c’est une option qui a le pouvoir 

de dire — c’est ça — et de conduire la vie dans des régimes d’énonciation — c’est ceci, cela vient de cela, 

des explications, tu devrais faire ceci — et de conduire la vie dans des régimes de visibilité — ce serait bien 

de rester chez vous au lieu de travailler, d’aller dans un centre thérapeutique de jour, de rester quelque temps 

à l’hôpital, d’en parler dans le bureau du psychologue. 

Prendre la mesure de l’informe, c’est tout simplement se dire à soi-même et se dire aux autres, qu’on 

prend le tempo déboîté d’une hésitation dans les façons de dire et de sentir une affection surgie des rythmes 

et des paroles d’une vie. 

L’informe pour ouvrir des expériences démocratiques de la souffrance 

Ça devient un point majeur d’une psychiatrie démocratique et populaire. On ne peut pas se dire 

qu’on se place dans la perspective de rapports délicats, critiques et diversifiés à la souffrance existentielle et, 

en même temps, prétendre à la contenir dans une forme. C’est parce qu’on se demande — tiens, qu’est-ce 

qu’il se passe avec cette souffrance existentielle là, — comment nous pourrions y comprendre quelque chose 

sous différents rapports, car, justement, on n’y comprend pas vraiment quelque chose de là où l’on est — 

qu’alors s’ouvre la possibilité à différents interlocuteurs de penser et dire quelque chose de là où ils sont. Et 

qu’en même temps naissent la possibilité et la difficulté d’un assemblage des points de vue et des manières 

d’y être.  

Essayons d’entrer dans plus de précision. Ce serait quoi atterrir dans l’informe ? Il ne s’agit pas de 

prescrire une manière de faire, mais d’ouvrir la possibilité de s’émanciper des éventuelles impasses dans 

lesquelles nous sommes glissés — tiens, dans mon rapport à cette souffrance, comment je pourrais y être 

présent, différemment des formes qui sont mon habitude, ou nos habitudes.  

Où est passée l’aire d’un é-mouvoir et d’un co-mouvoir ? 

Peut-être qu’on peut se donner des « aires de l’informe ». La proposition vient du pédiatre et 

psychanalyste britannique D.W. Winnicott (1896-1971) qui a beaucoup pensé les relations à partir du jeu. 

La notion d’« aire de l’informe15 » lui a été inspirée des jeux d’enfants, des jeux dont les règles semblent sans 

cesse se réinventer en cours d’aventure, et à la suite, des histoires d’adultes, notamment d’une patiente qui 

semblait fermée dans son monde. Cette patiente manifestait pourtant des sentiments. Sur le plan d’un 

comouvoir, c’est-à-dire d’une éthique où l’on prend la responsabilité d’un mouvement vers et avec un autre, 

sentir une émotion, un mouvement affectif est probablement la façon donnée à chacun pour tenter d’être 

là. À l’occasion, donc, et pas tout le temps, cette patiente exprimait de la haine ou du ressentiment vis-à-vis 



12 
 

de ceux qui attendaient d’elle qu’elle se bouge un peu, qu’elle accomplisse ses talents artistiques, car elle 

peignait. Mais elle passait plutôt ses journées à ne rien faire. Pas tout à fait rien, puisque cette patiente avait 

une vie intérieure. Elle fantasmait qu’elle peignait un tableau ou qu’elle se promenait à la campagne, alors 

qu’elle restait assise sur sa chaise. Dans son fantasme se déroulait une activité, mais rien ne se passait dans 

la réalité. Au ressentiment qu’elle pouvait éprouver vis-à-vis de ceux qui tentaient en vain de la stimuler 

s’ajoutait une tristesse, un chagrin de ne rien accomplir dans la vie. 

À l’occasion de l’un ou l’autre rêve raconté par cette patiente, quelque chose de particulier est 

apparu : c’est comme si les rêves avaient un statut tout différent des fantasmes en ce sens qu’au lieu de rester 

en bulle, ils pouvaient renvoyer à des éléments de la vie quotidienne, certes de façon parfois énigmatique. 

La patiente raconta, par exemple, un rêve d’une mère qui a privé sa fille de ses propres enfants. La patiente 

éprouva alors une haine vivace vis-à-vis de sa propre mère. Elle trouva cela drôle : c’est « comme si je désirais 

un enfant, alors que dans ma pensée consciente, je sais bien que quand je pense à des enfants, c’est seulement 

pour qu’il leur soit évité de naître16. » Et de poursuivre : « c’est comme si j’avais caché quelque part que la 

vie, ce n’est pas si mal que ça. » Alors que le fantasme restait intérieur, le rêve permettait de rencontrer des 

réalités. Une autre fois, elle rêva qu’elle coupait, assemblait, façonnait une robe avec véhémence. Cela a 

presque donné une définition de l’informe. L’informe c’est « à quoi ressemble le matériel avant d’être, 

comme un patron, façonné, coupé, assemblé17 ». Des éléments diversifiés arrivent de différents endroits et 

de différents temps de l’histoire, donnent un ensemble surprenant, l’assemblage semble plutôt à faire vivre 

et à chercher. Dans le rêve, les éléments pouvaient renvoyer à d’autres éléments de la vie et ils pouvaient 

revivre quand on cherchait à les placer dans une histoire, des aspects de la réalité quotidienne. Évidemment, 

l’exercice fonctionne mieux quand on dispose d’un interlocuteur avec lequel accomplir ce jeu. 

Les joueurs d’une psychophysique poétique 

L’informe, pour D.W. Winnicott, est interne à une psyché et toujours en même temps prolongé 

physiquement à l’extérieur, c’est pour cela qu’il y a bien une « aire » de l’informel, un espace de jeu où d’autres 

interlocuteurs ou d’autres éléments de la réalité peuvent entrer en jeu. L’aire de l’informe prend l’émotion 

dans l’élan d’une psychophysique qui n’a rien d’une affection passive, mais qui façonne des simulations sur 

le monde extérieur pour moduler ses manières d’être physiques et psychiques. La chercheure en 

neuroscience, Lisa Feldman Barrett, insiste alors sur la « granularité émotionnelle18 », la capacité à construire 

des expériences émotionnelles plus précises que celles abrégées par les mots, je me sens mal ou je me sens 

bien. J’ai du chagrin à ne pouvoir prendre mon pinceau et accomplir quelque chose de ma propre vie, 

j’éprouve de la haine à l’égard de ma mère n’ouvrent pas le même mouvement au monde que « je me sens 

mal ». Cela paraît très évident, mais cela s’oublie.  

L’aire de l’informe relance ce jeu de la langue où l’intime s’émeut de ses accroches au monde. Quand 

cette patiente reste songeuse, « je suis sur ces nuages roses, je peux marcher dessus », dit-elle, non seulement 

il ne se passe rien dans la réalité, mais ce fantasme semble n’avoir aucune valeur poétique, à la différence du 

rêve dont les éléments peuvent symboliser des renvois à d’autres réalités dont on peut parler. Une robe, 

rêvée, symbolique, n’est une robe qu’à un certain point ; dans la vie, elle peut renvoyer à la rage, la colère, 

l’angoisse d’être façonné, assemblé, modelé, peut-être par soi, peut-être par d’autres. Dans l’aire de l’informe, 

la robe fait circuler l’émotion dans la vie quotidienne. 

L’aire de l’informe pour y jouer décalé 

L’aire de l’informe est bien une aire de jeu, une aire psychophysique où l’intime, et singulièrement 

une émotion, se relancent grâce aux jeux des renvois divers à ce que cet intime convoque dans différents 

milieux, dans différentes histoires. C’est donc une aire qui vient relancer ce qui est formé et réglé dans un 

fantasme, mais aussi ce qui est formé et réglé dans la réalité. C’est un jeu au sens de play dans l’anglais de 



13 
 

Winnicott, un jeu dont les règles semblent s’inventer en cours de route comme le bébé qui joue avec son 

hochet, et non au sens de game, a football game, structuré par des règles, bien qu’on puisse être un excellent 

football player, un joueur dont le style s’invente dans les règles du football. L’aire de l’informe est ce qui 

s’invente par-delà les formes déjà-là, les formes déjà réglées par l’institution, une famille, une organisation 

de travail, une école, un atelier. Inutile de dire que ces aires de l’informe dépendent fortement de la qualité 

des joueurs et de ce qu’une institution permet aux joueurs de jouer. 

C’est d’ailleurs en se plaçant dans une institution particulière, qu’il vaut la peine de se demander 

quelles aires de l’informe je permets, quelles aires de l’informe j’encourage, quelles sont celles que je crée, 

dans lesquelles je me glisse, avec qui. 

Est-ce seulement possible à l’ère de la santé mentale ? Celle-ci tend à former les conduites et les 

émotions dans des formes rassembleuses pour toute la population : former un corps souriant et des 

émotions bienheureuses. La santé mentale conduit la vie, les biographies, elle est une norme qui vaut pour 

toute une population ainsi rapprochée. Elle est une biopolitique, dirait le philosophe Michel Foucault19, une 

politique qui accomplit un contrôle particulier sur les vies en ce sens qu’elle n’interdit rien, mais à l’inverse, 

elle encourage des formes de vie bienheureuse, des émotions bienheureuses. On voit bien toute la 

complication que cela introduit pour la mise en œuvre d’aires de l’informe, puisque celles-ci laissent vivre ce 

qui n’est pas plié dans des formes bienheureuses. 

L’informe des histoires morbides du corps 

Sylvie Le Poulichet propose une version quelque peu différente pour atterrir dans l’informe. Ça ne 

sera pas plus facile. Sylvie Le Poulichet est psychanalyste et longtemps professeure de psychopathologie 

dans une université parisienne. Je la convoque ici, car son travail se déploie à partir de souffrances 

intensifiées, dures et durables. C’est depuis une psychiatrie extrême que le projet d’une psychiatrie populaire 

peut trouver des situations fondamentales où formuler des rebonds sociaux exigeants, tant le vivant y est 

ébranlé. Après, ça peut aussi servir l’approche de souffrances plus abordables.  

Quand Sylvie Le Poulichet parle de l’informe, c’est pour désigner un vacillement qui approche le 

corps de la mort plus que du vivant, un vacillement macabre où une personne a incorporé des êtres et des 

paroles terrifiantes et morbides bien plus que des relations qui rendent vivant. C’est sombre. Comme si la 

vie disparaissait. Et ça se marque fondamentalement dans le corps : une personne semble perdre la 

perception des contours de son corps, une autre se sent cadavérique, ou des parties de son corps sont 

comme mortes. Ça peut prendre la forme d’une addiction, tentative transitoire d’intensifier le corps. Elle 

raconte, par exemple, les sensations d’une patiente20 qui, dans ses crises d’angoisse, ne supportait plus le 

contact des vêtements sur sa peau comme s’ils collaient à une chair sans enveloppe. Des sensations de 

vertige l’invitaient à tomber, le cadre des fenêtres se déformait.  

Encore une fois, le corps est là, à nous mettre en contact avec un émouvoir au monde. On est à 

nouveau embêté avec le terme « santé mentale », puisque ce qui se dit du corps non seulement ne se met pas 

du côté de la santé, et semble mériter une considération comme telle, en tant que part terrifiante et morbide 

d’une histoire. Et c’est peut-être bien plus des histoires relationnelles, affectives, sociales, culturelles qui 

s’expriment dans ce corps, qu’une affaire mentale. Mieux vaut essayer de ne pas se priver de trop de parties 

du monde pour tenter de comprendre ce qui s’y passe. 

Des surfaces de réflexion pour figurer l’informe monstrueux, terrifiant, 

violent 

L’informe est une chimère du corps, dit Sylvie Le Poulichet, « une chimère qui apparaît comme 

l’agglutination de plusieurs corps — vivants ou morts — en un seul21. » Cela donne « un assemblage étrange 



14 
 

et invraisemblable (…) d’un corps fantasmatique », on est à nouveau avec du fantasme, quelque chose 

d’incorporé dans le corps et qui alimente l’intime, sans qu’il soit mis en mouvement dans le réel et la 

rencontre des paroles des autres. Sylvie Le Poulichet ne parle pas d’« aire de l’informe », mais de « mise en 

figure » et de « métamorphose » de ces figures. On est dans le même style de jeu. Elle prend les figures du 

rêve non pas comme des images constituées, mais comme des « compositions (…) qui captent et qui lient 

des forces, des excitations22 ». Lise, une de ses patientes, « se trouvait régulièrement envahie par la terreur de 

perdre les contours de son corps ou d’avoir le corps déformé, paralysé, sous le regard de sa mère appréhendé 

comme glacé et figé. Elle avait longtemps rêvé de bébés abandonnés, aux corps inertes, difformes, et aux 

visages dont les traits avaient fondu. Le bébé se trouvait parfois posé sur une pierre dans un ancien camp 

de concentration ou, en d’autres rêves, coincé au fond d’une cuvette de W-C23. » Une autre fois, Lise se rêve 

sur une cuvette de W-C et tout autour les murs s’écroulent entièrement, tout le monde peut la voir et son 

« corps se vide comme un torrent, sans fin24 ». 

Comment peut-on être avec Lise, avec sa terreur qui circule par son corps ? Cela peut paraître très 

compliqué — en psychiatrie populaire, on n’est quand même pas expert de ces pathologies. Pourtant, il 

s’agit bien de rester avec cette question : comment peut-on être avec Lise, avec sa terreur qui circule par son 

corps ? Et d’une certaine manière, cela peut être assez simple, pour autant qu’on prenne la terreur comme 

un émouvoir, le mouvement d’une émotion dont on a simplement à accompagner la figuration dans le réel. 

On n’est pas sûr, mais on peut laisser Lise évoquer le corps liquéfié qui s’en va à vau-l’eau, il y aura peut-

être des digues à imaginer qui résistent au torrent, et on peut aussi se demander, du côté de celui qui entend 

ces écroulements, si lui-même pourra y résister. 

Il n’y a rien de particulier à faire, si ce n’est de proposer une aire qui permette de figurer les 

mouvements d’une émotion, d’accompagner « un mouvement de désadhérence au mutilé, à l’inanimé ou à 

l’informe25 ». 

Bien voilà ! C’est de cela dont il s’agit dans une perspective de psychiatrie démocratique, pas du tout 

de s’improviser psychiatre, psychologue ou psychanalyste, mais de reprendre des dispositions ou des 

dispositifs qui, depuis des institutions spécialisées, pourraient être amenés dans la vie quotidienne. Pour 

mettre en mouvement ces « chimères du corps », les figurer autrement, Sylvie Le Poulichet évoque des 

miroirs, des « surfaces de réflexion26 » dotées de diverses qualités et de mobilité, dans la voix, les paroles, les 

regards, qui laissent apparaître le monstrueux, le violent, l’anéantissant. On a à imaginer comment « déployer 

différents miroirs mouvants qui éveillent des traces de sensations, de souvenirs ou permettent l’éclosion 

soudaine des sens multiples d’une figure. Alors peuvent résonner des miroirs sonores qui laissent affleurer 

la multiplicité des devenirs qui traversent et constituent le sujet, éloignant ainsi les fantômes27. » Cela donne 

des « lieux de passage : ce qui a le pouvoir de lier dans et par la figure, montrant le lien encore impensé entre 

une chose et une autre chose, entre une image du corps et celle d’un autre corps28. » 

Alors oui, en effet, ça ne va pas être facile à mettre en place là où l’on est, dans sa famille, dans son 

association, dans un atelier, dans un travail, dans ses relations. Qu’est-ce qui pourrait être repris d’un 

dispositif ou d’une disposition qui serait de cet ordre-là, de cette inspiration-là ? On sent bien ce qui bloque : 

on n’est pas disposé à ça, on n’est pas disponible à ça. Et sous le « on », on peut mettre l’organisation, 

l’institution, l’espace où l’on est — ce n’est vraiment pas le sujet, on n’est pas du tout là pour ça. 

Sous le « on », on peut y mettre aussi une non-disposition intime et culturelle, qui à la fois dépend 

de soi et de notre culture. Sylvie Le Poulichet, dit de son travail thérapeutique avec ces patientes : « j’étais 

pour ma part toujours étonnée, sur le moment, de me découvrir là où je ne savais pas, en des figures 

monstrueuses persécutrices ou en un devenir-gazeux inspiré.29 » Un peu comme si, à force de ne pas être 



15 
 

disponible au monstrueux, au terrifiant, au persécuteur on devenait soi aussi un avatar culturel de cette 

violence. 

Se placer dans la perspective d’une psychiatrie populaire amènera sans cesse la question de ce dont 

nous sommes capables, personnellement, collectivement, culturellement pour faire vivre ces « lieux de 

passage » avec les autres, ces lieux de « composition30 » ou de « montage instable » pour que des « devenirs-

autre31 » se produisent. On — à nouveau —, on n’est pas obligé d’y penser, d’y sentir l’occasion d’une 

éthique ou d’un désir culturel. 

Un collectif dans les impasses de la forme habituelle de la santé 

mentale 

J’aimerais raconter l’une de ces expériences urbaines qui tente cet exercice de psychiatrie 

démocratique. Elle est en cours, elle n’en finit pas. S’il fallait désigner un point de départ, je nommerais un 

épuisement incessant. Nous étions plusieurs à participer à ce qui s’appelle un « réseau » en santé mentale, un 

ensemble d’organisations qui se réunissent pour développer de la santé mentale, selon toutes sortes 

d’appellations, soigner, rétablir, réhabiliter, insérer, etc. Ce n’est pas facile de nommer ce qui ne convenait 

pas. Il y avait une évidence : le territoire du réseau était trop vaste, on se retrouvait à créer des liens avec des 

personnes et des organisations avec lesquelles finalement on ne travaillait jamais. Et il y avait quelque chose 

de peut-être moins exprimable : on était structurés par des programmes, des fonctions, le réseau était 

d’ailleurs organisé par fonctions, on était en quelque sorte cantonnés, restreints à faire valoir son point de 

vue ou ses intérêts, à organiser une sorte de marché de la santé mentale dont on aurait pu s’illusionner qu’il 

organisait une liberté de choisir. On sentait bien que cela ne rencontrait pas certains problèmes dans lesquels 

nous étions. 

Nous nous sommes retrouvés à plusieurs à former un collectif sur un territoire urbain sans savoir 

où nous allions. Ce collectif se composait de personnes travaillant dans les soins de santé primaires, dans la 

santé mentale, une association d’usagers, d’autres intervenants impliqués à titres divers. On a rapidement 

travaillé à partir de situations qui nous confrontaient à des impasses, des enlisements, des incertitudes 

magistrales. On a vite abandonné l’idée de se focaliser sur des solutions. À y regarder de plus près, de très 

nombreuses solutions avaient été tentées, ajouter des solutions ne faisait probablement qu’alimenter en vain 

le moulin. On s’est plutôt demandé : c’est quoi le problème ?  

Former une culture de l’accompagnement depuis l’incertitude et la 

différence 

On s’est alors rendu compte de profonds flottements dans le collectif, on n’était même pas d’emblée 

d’accord sur la façon d’envisager les besoins d’une personne qui nous convoque dans sa détresse, pourtant 

le besoin est le b.a.-ba d’un professionnel du social et de la santé. On a progressivement senti que ce que 

nous tentions dans ces moments où nous nous rapportions à une situation prenait la forme d’un exercice 

intégratif. C’est comme si nous relâchions quelque chose des habitudes pliées par ses rôles institutionnels, 

ses fonctions, ses fantasmes sociaux pour laisser venir des différences qui n’avaient pas pris forme en soi, 

dans son rôle, dans la façon d’envisager du collectif, du social, du culturel. 

Je ne sais plus à quel moment de l’histoire du collectif qui dure depuis des années nous nous sommes 

dit que l’on cherchait une culture de l’accompagnement. Depuis une situation de souffrance compliquée, 

désemparée et désemparante, nous laissons circuler entre nous ce qui n’a pas pris forme en termes de besoin, 

de personnes embarquées, de dynamique sociale, de pilotage et de responsabilité, et ainsi laisser vivre et se 

formuler de l’hésitation, de l’incertitude, de la différence. En somme, faire culture, tenter de se rejoindre 



16 
 

dans une mise en forme commune de nos existences sociales depuis un relâchement des mises en forme de 

nos habitudes. 

Nous avons ainsi créé une sorte de jeu, La table des timoniers32, qui permet de mettre en mouvement 

une culture de l’accompagnement depuis l’émouvoir d’une souffrance existentielle dans laquelle les uns et 

les autres sont embarqués. Il s’agit bien d’un jeu, avec son mode d’emploi, ses phases et ses consignes, et 

son pouvoir poétique. Le timonier est celui qui, sur un navire, tient le timon, le gouvernail, mais aussi étale 

les cartes et les instruments de navigation sur sa table de travail. C’est autour de cette table que se retrouvent 

les participants du jeu. Le jeu aide à être attentif aux mouvements d’un émouvoir qui ne prend pas forme, à 

ce qui fait hésiter la forme, car s’expriment des différences dans les façons de comprendre, de parler, d’entrer 

en relation. Plutôt que d’envisager d’emblée des solutions, la table des timoniers laisse vivre des sensibilités 

et des manières d’être au monde. L’horizon devient de se rejoindre dans une culture commune qui donne 

aux participants de la joie à poursuivre des accompagnements réciproques, à aider le ou les pilotes de cet 

embarquement à trouver des directions à suivre, quelque chose à explorer ou redessiner une nouvelle carte 

du territoire. Il y a donc bien une forme qui advient, une sorte de devenir culturel, existentiel, matériel, 

éthique, politique peut-être aussi. 

 

  



17 
 

Se soulever 
On en était à chercher à passer, être présent au milieu de la distance qui s’est formée par l’émotion 

encombrante, angoissante, sale, désespérante qui, aujourd’hui, implique souvent un renvoi à l’institution de 

santé mentale. Passer : se donner une expérience qui glisse une sympathie dans l’antipathie, de la proximité 

dans la distance. Passer : un contact, un tact, imaginons une caresse, un effleurement qui laisse à l’autre une 

liberté de ses mouvements, qui cherche l’émouvoir qui convient à l’autre. 

On en était à chercher à former. Chercher. Chercher, ça veut dire qu’on ne va pas prendre une 

forme déjà-là — elle est bipolaire, — il a un problème de santé mentale, on va s’approcher de ce qui est 

informe, brumeux, scabreux, voilé, confus, décousu. Tenter d’être auprès de cet informe, c’est tenter 

d’entendre ce que les formes normales, la santé, l’ordre public, la famille, la médecine, l’école n’entendent 

pas et continuent de ne pas entendre : de la colère, de l’amour, de l’angoisse, de la violence, de 

l’enthousiasme, de la cruauté, des émouvoirs — peu importe lequel, mais dont la forme ne passe pas, dans 

le social, sur le terrain, dans la culture où ils s’expriment. Former consiste à donner une forme depuis cet 

informe : se donner une aire de l’informe où les uns et les autres puissent jouer, évoquer, à partir de ce qui 

était embullé dans un silence de mort ou des fantasmes ; se permettre des espaces de réflexion, des moments 

où des miroirs humains de regards et de voix reflètent l’informe auparavant inouï jusqu’à offrir des 

figurations en la personne, auprès des autres, dans la culture ; se donner des jeux métaphoriques à plusieurs 

où l’occasion est offerte de s’émanciper des formes-rôles, formes-institutions, formes-fantasmes pour sentir 

en soi, chez les autres, des craquements sous les lissages, des différences expressives d’un mode d’existence 

d’où pourrait naître une culture. 

On n’est pas obligé de faire tout ça. Qu’est-ce qui fait qu’on a le désir de passer et former comme 

ça ? Cela est peut-être la question la plus décisive pour le déclenchement d’une psychiatrie populaire. Qu’est-

ce qui fait qu’en soi, qu’ensemble, on désirerait enclencher ce tact et cette disposition à l’informe ? Qu’on 

en aurait envie, qu’on en aurait besoin, qu’on y serait appelé ? 

Cette écriture s’est disposée dans la dynamique d’une éthique et d’une politique, une éthique — une 

scène où l’autre arrive auprès duquel on prend une responsabilité, et une politique — des institutions qui 

amènent ce qui part à leur marge dans des communautés d’entente. L’affaire éthique est de passer par le 

mouvement d’une émotion, quelle qu’elle soit, en la considérant simplement comme l’expression d’un mode 

d’existence. Dans la rédaction du cahier de proposition du Mouvement pour une psychiatrie démocratique, nous 

écrivions de considérer les maladies psychiatriques « comme des modes de vie qui mettent en difficulté et 

interrogent les relations dans notre société33 ». Au-delà d’une pathologie, toute variation expressive d’une 

souffrance existentielle, plus généralement, tout mouvement émotionnel, peut, c’est une possibilité, être 

sentie, comprise comme l’expression d’un mode d’existence. L’éthique revient à prendre la responsabilité 

de ce mouvement émotionnel, de s’y sentir, ni le faire taire, ni le corriger, ni contrôler, mais être avec. Cela 

ne veut pas dire qu’on va laisser aller la souffrance, la colère, le désespoir, la persécution à tout-va. C’est 

simplement de chercher un contact qui permettra d’y passer et d’en permettre l’hospitalité dans une forme 

collective. 

À cet endroit, la définition de l’éthique de Paul Ricoeur est très aidante : l’éthique, une responsabilité 

pour et avec autrui dans des institutions justes34. Sur le plan d’une émotion, c’est rester avec un émouvoir, 

y être, et y être avec, chercher le tact et l’effleurement qui convient, et en même temps, tenter de chercher 

une forme où le plusieurs, les relations, une culture de l’entente et de la mésentente puissent voir le jour, — 

des institutions justes. 

Imaginer et tenter ces institutions nous amène à une certaine conception du politique, d’un politique 

qui s’efforce d’en passer sans cesse par ces points de tension à la marge qui s’expriment dans des émouvoirs 



18 
 

minoritaires, pas nécessairement minoritaires par le nombre, mais minoritaires en ce sens qu’ils ne sont pas 

les émouvoirs dominants, ceux qui doivent dominer les existences. 

Pour ma part, je cherche l’émouvoir qui viendrait faire vivre ce style éthique et ce style politique, 

qui viendrait composer avec les émouvoirs de ce style éthique et politique. Cet émouvoir n’est pas si facile 

à nommer, il faudrait d’ailleurs les mettre au pluriel, des émouvoirs qui viendraient faire vivre ce style éthique 

et politique. Il n’y a sans doute aucun émouvoir donné d’avance qui permettrait de passer les failles 

d’antipathie ou former des liens vivants depuis des émouvoirs terrifiants. Cela pourrait s’exprimer dans des 

gestes de colère, de dépit ou de dégoût, mais il y a sans doute alors à raccrocher ces émouvoirs à d’autres 

qui relancent de l’entente et des sympathies. Il y a quand même à penser des émouvoirs qui invitent à 

composer des lignes de joie dans nos rapports au monde. 

S’émanciper d’une doctrine du jugement 

En prenant chaque émotion comme l’expression d’un mode d’existence avec lequel chercher, — 

chercher —, chercher à être, à passer, à composer, on tente probablement de sortir, si cela est du moins 

possible, d’une doctrine du jugement. Sortir d’une doctrine du jugement sur les émotions. C’est à cet endroit 

qu’il me semble qu’on pourrait tenter de nommer quelques émouvoirs. Des émouvoirs qui permettraient de 

se soulever au-dehors d’une doctrine du jugement. En sortir. 

Le philosophe Gilles Deleuze (1925-1995), dans un très beau texte intitulé Pour en finir avec le 

jugement35, restitue des formulations qui conduisent au problème du jugement, comme celle-ci qu’il reprend 

à Nietzsche (1844-1900) : la condition du jugement est la conscience d’avoir une dette envers la divinité. 

Cette dette est infinie, elle est impayable. Aujourd’hui, je mettrais la santé mentale du côté de ces divinités 

contemporaines. Chacun doit à la santé mentale, chacun s’oblige à la santé mentale comme une conduite 

qui l’honore et qu’il doit à la divinité. Cette dette est infinie : on n’en finit jamais de conduire sa vie vers la 

santé mentale. Cela donne une expérience particulière, puisqu’on n’en a jamais fini d’amener sa vie vers la 

santé mentale. La vie doit sans cesse se relancer dans une présupposée positivité « qui suppose des critères 

préexistants (valeurs supérieures), et préexistants de tout temps (à l’infini du temps)36 » ; on ne se sent jamais 

libéré, c’est plutôt un asservissement sans fin. Et à cet endroit, naît la possibilité du jugement. Celui qui se 

tient dans ce rapport d’une dette infinie à la santé mentale acquiert le pouvoir de juger les émotions des 

autres et de se juger soi-même. L’effondrement désespéré ou la petite tristesse, l’angoisse magistrale ou la 

crainte anxieuse, l’extase maniaque ou l’enthousiasme insuffisant, chaque émouvoir est jugé dans son écart 

à une santé mentale vis-à-vis de laquelle chacun est redevable à l’infini. 

L’éventualité de nouveaux modes de coexistence 

Le problème du « jugement qui suppose des critères préexistants (valeurs supérieures), et 

préexistants de tout temps (à l’infini du temps) » est, pointe précisément Gilles Deleuze, « qu’il ne peut 

appréhender ce qu’il y a de nouveau dans un existant, ni même pressentir la création d’un mode 

d’existence37. » Or, c’est justement ce contact avec ce qui pourrait être nouveau qui sensibilisait un 

commouvoir en proximité avec l’informe, avec un rythme rageur, avec une violence persécutrice, avec une 

liquéfaction angoissante du corps. Quel mode d’existence peut naître d’un passage délicat par ces émotions ? 

Quel mode d’existence peut naître d’une aire de jeu qui permet le contact et la figuration créative de ces 

lignes émotives ? Quel mode d’existence peut naître, ou quels rapports d’existence les uns aux autres peuvent 

naître ? 

 Si on formule la question ainsi, ça demande de ne pas condamner l’émotion, mais laisser aller son 

mouvement et tenter une composition, — comment je vais composer avec cette liquéfaction angoissante 

d’un corps ? — composer avec, parfois sans y comprendre grand-chose. 



19 
 

Composer avec : sans en passer par le jugement de la santé mentale, — qu’est-ce qui me convient 

avec cette tristesse-là, — qu’est-ce qui me disconvient dans cette violence-là, avec laquelle je peux quand 

même composer, — comment je peux me mettre dans un rythme qui convient à la vitesse de cet 

enthousiasme maniaque ? 

Composer, en ce sens, ce n’est pas juger d’une émotion par ce qu’une personne devrait à la santé 

mentale, — il n’y aurait plus rien à promettre à la santé mentale, mais c’est promettre à un partenaire. C’est 

promettre à quelqu’un qui est là, selon ce qui circule de l’un à l’autre et qui émeut. C’est promettre un peut-

être, qu’en s’attardant dans des mouvements émotionnels qui nous conviennent et nous disconviennent, 

qu’en se ballottant entre sympathie et antipathie, naissent éventuellement de nouveaux modes d’existence. 

« C’est peut-être là le secret, dit Gilles Deleuze : faire exister, non pas juger. S’il est si dégoûtant de juger, ce 

n’est pas parce que tout se vaut, mais au contraire parce que tout ce qui se vaut ne peut se faire et se 

distinguer qu’en défiant le jugement38. » 

Quels commouvoirs de soulèvements par-delà la dette infinie à la santé 

mentale ? 

Se défier du jugement de la santé mentale serait se soulever par quel affect ? Je ne cherche pas des 

émotions de combat contre la santé mentale, — ça me va aussi de m’aliéner à une dette infinie, du moins je 

ne me sens pas capable d’y échapper complètement. Je cherche un émouvoir de soulèvement pour permettre 

des expériences qui renouvellent les rapports sociaux et les modes d’existence à partir de ce qui nous laisse 

affectés d’émouvoirs embarrassants, brumeux, décevants. 

Dans un texte sublime, Bras ouverts, jusque dans le feu, Georges Didi-Huberman met en contraste deux 

émouvoirs qui pourraient tenir lieu de ces soulèvements. Il reprend au philosophe Martin Heidegger (1889-

1976) une affection fondamentale des êtres humains jetés dans le monde : l’angoisse. Je suis là, d’abord jeté 

dans le monde, dans une solitude fondamentale. De cet être désespérément jeté-là naîtra un être qui tente 

de ne pas se vivre tout seul, qui se pro-jette vers l’autre, depuis son angoisse. L’autre devient un souci, c’est-

à-dire une inquiétude et un tourment, et l’endroit d’un rapport où je peux témoigner de ma sollicitude et 

d’un prendre soin. Didi-Huberman relève, en contraste, à quel point cette affection fondamentale de 

l’existence a paru bizarre au psychiatre Ludwig Binswanger. « Il a été frappé par cette absence de l’amour 

dans l’ouvrage si inspirant à ses yeux qu’avait été Sein und Zeit d’Heidegger. Psychiatre et psychanalyste, 

Binswanger ne rencontrait dans sa pratique de tous les jours que des “inflexions de l’amour”, comme il 

devait les nommer39 ». Il fallait donc partir de l’amour, tâche qu’il accomplit notamment dans un ouvrage de 

sept cents pages, Formes fondamentales et connaissance de la présence humaine.40 Ce travail considérable produisait 

un déplacement de l’attention « selon lequel il fallait penser l’existence en repartant de l’amour plutôt que de 

l’angoisse et du souci41. » 

Quel genre d’émouvoir convient mieux pour passer par la souffrance d’un autre, pour former des 

modes d’existence depuis l’informe d’histoires violentes ? Y aller avec souci, sollicitude et soin ou y aller 

avec amour, l’un et l’autre conviennent. Mais la recherche portait ici sur un aspect plus précis : quel genre 

d’émouvoir pour nous soulever hors d’une doctrine du jugement par laquelle nous nous éprouvons dans 

une dette infinie à la santé mentale ?  

L’émouvoir d’une expérience de réciprocité 

Peut-être y a-t-il dans l’amour la possibilité d’un soulèvement qui rencontre mieux cette 

émancipation. Binswanger souligne que l’amour est un mode d’être qui ne s’exprime pas seulement comme 

être-là, mais « en tant qu’être-ensemble-réciproque42 ». En finir avec le jugement implique d’atterrir dans une 

expérience de réciprocité où les mouvements de sympathie et d’antipathie se laissent composer, où ces 



20 
 

mouvements s’affranchissent, momentanément ou plus radicalement, des critères préexistants, et 

préexistants de tout temps, qui président à la dette infinie à la santé mentale. Dans l’espace d’apparition 

éthique où l’autre entre en scène, l’amour vient insister plus intensément sur la réciprocité d’une composition 

en devenir. 

Mais, peut-être, est-ce davantage encore dans les scènes où l’institution apparaît qu’une force de 

soulèvement devient indispensable, car l’institution tend toujours à diminuer, à ralentir, à contourner ou à 

écraser ce qui s’invente de la seule réciprocité promise par les partenaires. C’est précisément à cet endroit 

que le soulèvement devient essentiel. Non pas pour contrer les divinités de la santé mentale vis-à-vis 

desquelles on promet nos vies, mais pour élever des forces d’imagination qui laisseraient vivre un devenir 

en deçà des formes codifiées, en deçà des conduites instituées, en deçà des hiérarchies, en deçà des 

providences affirmées. En définitive, laisser vivre des compositions où la réciprocité ne serait en attente de 

rien de ce qu’une institution imagine toujours déjà.  

Je laisse chacun chercher et appeler cet émouvoir de soulèvement qui permet des expériences où 

s’éprouvent des rapports affectifs où ce qui convient ou disconvient est sans cesse remis en mouvement, 

dans l’attente de rien de ce qui s’imagine d’avance d’une bonne santé mentale. Un émouvoir qui aurait la 

force de relancer sans cesse, passant par l’informe des traces atroces, effrayantes ou amorales, pour tenter 

des figures, un jeu nouveau de coexistence. Chacun n’a pas à suivre la proposition de Ludwig Binswanger : 

chercher cette puissance de l’affect du côté de l’amour plutôt que de la sollicitude, plus encline à répéter ce 

qui s’institue d’une dette infinie à une divinité de santé mentale. D’autres appelleront d’autres enchaînements 

d’émouvoirs de soulèvement. Je laisse chercher, aussi, du côté de ce qui laisserait vivre, ou dire, l’indésirable, 

ce qui est une autre façon de pointer ce que la normalisation par la santé mentale a tendance à écraser.  

Je ne vois pas comment en finir avec cette doctrine du jugement par la normalisation de santé 

mentale autrement qu’en proposant des expériences de réciprocité où ce qui convient et disconvient est sans 

cesse remis en mouvement, expérimenté, négocié, éprouvé. Peut-être est-ce finalement dans l’espace 

d’apparition politique, celui qui permet de réinventer des communautés d’entente depuis des souffrances 

qui les disjoignent, que l’amour joue son devenir. Peut-être est-ce à cet endroit que l’amour sert de puissance 

aux forces imaginantes pour se soulever en s’éprouvant dans des compositions de réciprocité. En usant 

d’une langue plus directement politique, peut-être que l’amour est l’émouvoir qui relance sans cesse des 

rencontres où l’on s’éprouve à égalité. Il deviendrait une sorte d’affect démocratique, qui n’est pas encore 

tout à fait de la démocratie, mais qui pourrait le devenir. Comme dans l’éventualité d’une psychiatrie 

démocratique. 

 

 

 

  



21 
 

Table des matières 
Passer par des émouvoirs ........................................................................................................................................ 3 

Des espaces d’apparition éthique ........................................................................................................................... 4 

Des espaces d’apparition du politique ................................................................................................................... 5 

Des espaces d’apparition psychophysique ............................................................................................................ 5 

Passer ............................................................................................................................................................................... 7 

Dans l’humeur d’une vapeur poreuse .................................................................................................................... 7 

Comme une caresse .................................................................................................................................................. 8 

Former ...........................................................................................................................................................................10 

Ce qui s’émeut dans la faille du rapport ..............................................................................................................10 

Se retenir de la santé mentale : les souffrances sont d’abord informes ..........................................................10 

L’informe pour ouvrir des expériences démocratiques de la souffrance .......................................................11 

Où est passée l’aire d’un é-mouvoir et d’un co-mouvoir ? ...............................................................................11 

Les joueurs d’une psychophysique poétique ......................................................................................................12 

L’aire de l’informe pour y jouer décalé ................................................................................................................12 

L’informe des histoires morbides du corps ........................................................................................................13 

Des surfaces de réflexion pour figurer l’informe monstrueux, terrifiant, violent ........................................13 

Un collectif dans les impasses de la forme habituelle de la santé mentale ....................................................15 

Former une culture de l’accompagnement depuis l’incertitude et la différence ...........................................15 

Se soulever ....................................................................................................................................................................17 

S’émanciper d’une doctrine du jugement ............................................................................................................18 

L’éventualité de nouveaux modes de coexistence .............................................................................................18 

Quels commouvoirs de soulèvements par-delà la dette infinie à la santé mentale ? ....................................19 

L’émouvoir d’une expérience de réciprocité ......................................................................................................19 

Bibliographie ................................................................................................................................................................22 

 

 

  



22 
 

Bibliographie 

1 Croufer, Olivier. S’émouvoir (pas seulement en psychiatrie populaire), Centre Franco Basaglia, 2025. Disponible sur 
psychiatries.be. 
2 Ricoeur Paul. La souffrance n’est pas la douleur, in Marin Claire et Zaccaï-Reyners (sous la dir. de) Souffrance et douleur : 
autour de Paul Ricœur. P.U.F., 2003. Voir aussi : Croufer, Olivier. Écrire avec les troubles et la souffrance, Centre Franco 
Basaglia, 2019, p. 11-13. Pour une synthèse sur cet aspect de l’éthique de Paul Ricoeur : Gatugu, Joseph. Une 
responsabilité attentive aux capacités, Centre Franco Basaglia, 2017. Téléchargeables sur psychiatries.be. 
3 Ricoeur, Paul. Responsabilité et fragilité, in Autres Temps. Cahier d’éthique sociale et politique. N°76-77, 2003. pp. 127-
141. 
4 J’ai choisi psychophysique. J’aurai pu dire psychocorporel, psychoorganique, psychosomatique. Ce n’est pas qu’une 
affaire de mots. Dans ce langage se glissent différents processus d’émancipation bien évoqués par Paul-Laurent Assoun. 
Corps et symptôme. Leçons de psychanalyse. Economica, 2015, notamment p. 29-30.  
5 Didi-Huberman, Georges. Brouillards de peines et désirs. Faits d’affects, 1, Minuit, 2023, p. 7. 
6 Ibidem. 
7 Didi-Huberman, op. cit., p. 38. 
8 Didi-Huberman, op. cit., p. 202. 
9 L’histoire de Madeleine par Janet, Pierre. De l’angoisse à l’extase. Études sur les croyances et les sentiments, 1926. 
Téléchargeable sur le site de la Bibliothèque nationale de France. 
10 Didi-Huberman, op. cit., p. 235. 
11 Ibidem. 
12 Vervier, Anne. Tu me donnes 3 euros, Centre Franco Basaglia, 2017, p. 3. Téléchargeable sur psychiatries.be. 
13 Vervier, Anne, op. cit., p. 4. 
14 Sur le trouble en tant que forces qui ne se laissent pas mettre en forme, voir Croufer, Olivier. Écrire avec les troubles et 
la souffrance, Centre Franco Basaglia, 2019. 
15 Winnicott, Donald Woods. Jeu et réalité. L’espace potentiel. Gallimard, coll. Folio, 1975, p. 77. Un sous-chapitre est 

intitulé « L’aire de l’informe », p. 77-83. 
16 Winnicot, Donald Woods, op. cit., p. 73. 
17 L’histoire de cette patiente est racontée dans le chapitre Rêver, fantasmer, vivre in Winnicott, D. W., op. cit. p. 65-83. 
18 Barret, Lisa Feldman. How Emotions Are Made. The Secret Life of the Brain, Pan Books, 2017, chapter 5 : Concepts, 
goals, and words. 
19 Les travaux sur la biopolique et Foucault sont nombreux. En puisant dans le patrimoine du Centre Franco Basaglia :  
Absil, Marie. Constructions politiques : savoirs, pouvoirs et biopolitique. Centre Franco Basaglia, 2012.  Croufer, Olivier, 
Mercier, Clémence, avec Vanderhaeghen, Julien. Se faire son histoire dans la longue histoire de la psychiatrie, Centre Franco 
Basaglia, p. 40-44. 
20 Le Poulichet, Sylvie. Psychanalyse de l’informe, Dépersonnalisations, addictions, traumatismes, Flammarion2009, p. 40. 
21 Le Poulichet, Sylvie. Les chimères du corps. De la somatisation à la création, Aubier, 2020, p. 8. 
22 Ibid, p. 17. 
23 Ibid, p. 18. 
24 Ibid, p. 19. 
25 Ibid, p. 25. 
26 Ibid, p. 40. 
27 Ibid, p. 12. 
28 Ibid, p. 17. 
29 Ibid, p. 47. 
30 Ibid, p. 13. 
31 Ibid, p. 46. 
32 La table des timoniers est un outil édité par le Centre Franco Basaglia, disponible sur www.psychiatries.be. 
33 Mais où s’en va la vie, propositions politiques du mouvement pour une psychiatrie démocratique, 2018. Téléchargeable sur 
psychiatries.be. 
34 Ricoeur, Paul. Soi-même comme un autre, Seuil, 1990, septième étude : Le soi  et la visée éthique, p. 199-236. 
35 Deleuze, Gilles. Critique et clinique, Minuit, 1993. Pour en finir avec le jugement est le chapitre XV, p. 158-169. 
36 Ibid, p. 168. 
37 Ibid, p. 168.. 
38 Ibid, p. 169 
39 Didi-Huberman, Georges. Brouillards de peines et désirs, op. cit., p. 351. 
40 Binswanger, Ludwig. Grundformen und Erkenntnis menschlichen Daseins n’est pas traduit en français, mais il est possible 
de rejoindre ce texte par le travail de Cargnello, Danilo. Les formes fondamentales et connaissance de la présence humaine chez 
Binswanger, Vrin 2016. 
41 Didi-Huberman, op. cit., p. 352. 

                                                      



23 
 

                                                                                                                                                                      
42 Didi-Huberman, op. cit., p. 352 


